
1

Dimanche de la Paix 2025 
Matériel pour le culte 

Thème et 
textes 

Requêtes 
de prières 

Le courage 
d’aimer 

Mettre l’amour en pratique demande 
du courage. À plusieurs reprises, Jésus 
invite et encourage ses disciples (et ceux 
qui l’écoutent) à accomplir des actes 
d’amour, soulignant à quel point ces actes 
sont ou peuvent être dangereux, et donc 
courageux. 

Ce matériel pour le Dimanche de la Paix 
vise à explorer, alimenter et approfondir 
les moyens par lesquels nous pouvons 
incarner le courage d’aimer dans et pour 
notre monde. 

Matthieu 22.34–40  
Apprenant qu’il avait fermé la bouche aux 
Sadducéens, les Pharisiens se réunirent. 
Et l’un d’eux, un légiste, lui demanda 
pour lui tendre un piège : « Maître, quel 
est le grand commandement dans la 
Loi ? » Jésus lui déclara : « Tu aimeras le 
Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de 
toute ton âme et de toute ta pensée. C’est 
là le grand, le premier commandement. 
Un second est aussi important : Tu 
aimeras ton prochain comme toi-même. 
De ces deux commandements dépendent 
toute la Loi et les Prophètes. »

a.	 Thème    b.	 Pourquoi avoir choisi ce thème ?   c.	Textes bibliques  11

22 •	 En tant que personnes appelées à être co-ouvrières avec le Christ dans le ministère de la réconciliation, puissions-nous 
avoir chaque jour le cœur ouvert à la paix avec nous-mêmes, avec nos prochains et nos « ennemis », avec toute la création 
et avec Dieu. 

•	 Nous sommes témoins de la violence, de la polarisation et de la guerre dans nos propres communautés et dans le monde 
entier, que nous puissions écouter les encouragements de l’Esprit pour résister avec créativité et courage aux forces qui 
divisent et tuent. Nous prions en particulier pour notre famille anabaptiste qui subit la guerre en Éthiopie, au Myanmar et 
en Ukraine, ainsi que pour ceux qui, au Honduras, en Équateur, en Colombie et aux États-Unis, sont victimes de violences 
organisées. 

•	 Nous élevons une prière spéciale pour les souffrances du peuple palestinien. Depuis 2000 ans, les chrétiens de cette 
région vivent selon la voie de paix de Jésus. Que Dieu renforce leur sumud (persévérance) en cette période de souffrances 
terribles. Que les chrétiens du monde entier aient le courage de se lever pour aider ces frères et sœurs. 

•	 Nous rendons grâce à Dieu de nous offrir la chance de marcher ensemble en famille anabaptiste mondiale, en vivant la 
solidarité dans la différence. Que nous puissions saisir le pouvoir que nous avons en tant que communautés pour parler 
d’une seule voix aux gouvernements. Puissions-nous apprendre les uns des autres en nous aimant les uns les autres et en 
suivant Jésus dans l’unité. 

Sugges-
tions de 

Cantiques 

Ressources 
supplé-

mentaires 

44🎵 	 “We want peace”  
	 youtu.be/7KzDDlSnBRw

🎵 	 “We will make no peace with oppression”  
	 youtube.com/watch?v=L57GTkvU8qo

Assurez-vous d’avoir les autorisations 
nécessaires avant d’utiliser ces chants dans des 
rassemblements publics. 

33

Documents 
préparés par la 
Commission Paix 
pour le  
21 septembre 2025

mwc-cmm.org

mwc-cmm.org/dimanche-de-la-paix

a. Ressources 
supplémentaires 
dans ce dossier  

b. Ressources 
supplémentaires 
disponibles en 
ligne  •	 Liturgies et prières 

•	 Texte pour la prédication 
•	 Témoignage 
•	 Information sur la 

chanson 

•	 Images (ainsi que 
les images utilisées 
dans ce dossier) 

https://youtu.be/7KzDDlSnBRw
https://youtube.com/watch?v=L57GTkvU8qo
https://mwc-cmm.org/dimanche-de-la-paix


2

Dimanche 
de la Paix

mwc-cmm.org

Activités 55

Coordonnées  	
Andrew Suderman | secrétaire de la commission Paix  
AndrewSuderman@mwc-cmm.org | mwc-cmm.org/fr/commission-paix
Comment avez-vous utilisé ces ressources pour mettre en pratique la paix ?  

  Envoyez vos histoires, photos, vidéos ou œuvres d’art à photos@mwc-cmm.org

Les textes bibliques, les prières, les chants suggérés, les idées de message, les témoignages et le matériel 
supplémentaire inclus dans ce dossier ont été préparés par des membres de la CMM à partir de leur propre 
expérience dans leur contexte. Les enseignements ne sont pas forcément représentatifs de la position officielle de 
la CMM.

Qui est notre prochain ? 
Qu’est-ce que la bonne nouvelle ?  

Mettez en scène des « Actes samaritains »  
(Luc 10. 25-37) au sein de l’assemblée  

OU   

Explorez la signification de la « bonne nouvelle » dans 
l’histoire et remarquez les différentes façons concrètes 
dont elle est incarnée dans Luc 4. 

1.	Créez des groupes multigénérationnels pour réfléchir à 
cette question pendant quatre semaines.  

2.	Au sein des groupes, réfléchissez à la manière dont 
vous pourriez réaliser vos propres « actes samaritains » 
ou explorer la bonne nouvelle dans votre communauté 
de manière     

•	 audacieuse 
•	 contre-culturelle 
•	 risquée  

3.	Passez à l’action dans votre communauté au cours des 
quatre semaines suivantes. 

4.	Partagez vos expériences chaque semaine 

•	 Faites un compte rendu et discutez au sein de vos 
groupes :   

	○ Qu’avez-vous fait ? 
	○ Comment avez-vous décidé quoi faire ? 
	○ Quel a été votre ressenti ? 

•	 Partagez les moments qui vous ont marqué (et les 
moments qui vous ont questionné) lors du culte. 

5.	Notez les décisions, les actions et les réflexions du 
groupe sur un tableau commun. Créez une carte de vos 
activités. 

Avec leur permission, envoyez votre histoire et votre 
image  photo@mwc-cmm.org pour les faire connaître 
à notre famille anabaptiste mondiale.

M
ic

ha
el

 H
os

te
tle

r
Ke

ny
a 

M
en

no
ni

te
 C

hu
rc

h 
Di

oc
es

e,
 N

ai
ro

bi
Lo

s 
He

rm
an

os
 M

en
on

ita
s 

de
 C

al
i, 

Co
lo

m
bi

e

mailto:AndrewSuderman%40mwc-cmm.org?subject=
https://mwc-cmm.org/fr/commission-paix  
mailto:photos%40mwc-cmm.org?subject=
mailto:photo%40mwc-cmm.org?subject=


3

Dimanche 
de la Paix

mwc-cmm.org

Une litanie pour ce que l’on traverse     

Lecture avec réponse : une voix pour le texte normal, 
l’assemblée pour le texte en gras. Toutes les voix se 
rejoignent sur le texte en gras et en italique. 

Dieu à la naissance si surprenante 
Tu n’es pas le sauveur que nous attendions, 
Ta puissance ne ressemble pas à de la puissance. 
Nous voudrions que notre Dieu soit éclatant. 

Nous attendons 
Nous attendons dans la pénombre.  
Nous attendons avec anxiété, et nous attendons 
avec espoir.   
Nous attendons, tout en sachant que nous avons 
besoin les uns des autres et de Ta présence pour 
saisir l’espérance.  

Nous avons fait souffrir, et nous avons souffert, par des 
mots et des actes, et par tout ce que nous avons choisi 
de ne pas faire. 

Nous savons que la souffrance ne veut pas dire 
la fin, nous savons qu’ensemble et avec Toi, la 
souffrance peut devenir l’harmonie. 

Dieu à la naissance si folle, 
Nous sommes bouche bée devant ta grâce. 
Tu nous rejoins là où nous sommes, et tu prends soin 
de ne pas nous laisser là où tu nous as trouvés. 

Nous veillons. 
Nous veillons dans l’attente de cette grâce.  
Nous veillons, scrutant dans la pénombre car nous 
savons que nous pouvons y trouver Ta lumière. 

Avec toute notre maladresse, nous voulons refléter Ta 
grâce à ceux qui nous entourent. 

Que nous puissions humblement accepter ces 
cadeaux des uns pour les autres, car nous savons 
que ta puissance peut les transformer en ce qu’ils 
sont censés être. 

Dieu à la naissance si humble, 
Tu bouleverses l’image que nous avons de Toi et des 
uns des autres 
Tu transformes le jugement en compréhension, la 
discrimination en solidarité, la cruauté en compassion. 

Nous nous exaltons 
Nous nous exaltons devant l’audace de Ta 
naissance, dans une mangeoire, un exemple de la 
faiblesse comme puissance. 

Même si c’est souvent difficile, lorsque nous vivons 
Ton appel à la justice et la compassion, 
Nous honorons Ta naissance, si surprenante, si 
folle, si humble. Amen 

—Compilé par Karen Suderman à partir de  
Voices Together #896, Robert McAfee Brown,  
Anne Lamott, the Anglican Book of Common Prayer. 

Cynthia Peacock (au premier plan) prie pour bénir la célébration du 
centenaire de la CMM. Elle s’est exprimée en bengali. 

Pr
es

hi
t R

ao

Liturgies et prières 



4

Dimanche 
de la Paix

mwc-cmm.org

Prière pour la paix dans notre monde       

En nous réunissant pour prier, nous prenons 
conscience de l’importance de cet acte : l’acte de 
créer la communauté et d’établir la communion. 
Cela nous rappelle combien il est important de nous 
reconnaître les uns les autres comme faisant partie 
de la même communauté. Nous reconnaissons 
également que nous ne sommes qu’une petite partie 
d’une famille spirituelle plus large qui se rassemble 
également pour former une communauté mondiale. 
Ensemble, nous recomposons le corps du Christ. 

En nous réunissant, nous reconnaissons également 
que de nombreux membres de notre famille spirituelle, 
que ce soit de l’autre côté de la rue ou dans 
différentes parties du monde, sont confrontés à la 
réalité de la guerre, de la violence et de l’oppression. 
Nous venons de pays déchirés par des guerres 
incessantes. Nous continuons également le travail 
difficile nécessaire pour surmonter la douleur et les 
fractures causées par cette violence et ces divisions. 

Nous reconnaissons les façons dont beaucoup, 
au sein de notre communion mondiale, 
manifestent leur résilience, en tant qu’enfants 
précieux de Dieu, malgré l’oppression et la 
déshumanisation dont ils sont victimes. 

Nous connaissons et subissons, et nous sommes 
influencés par la guerre, la violence et l’oppression. 

Et, en méditant sur notre foi commune en Jésus-Christ, 
Prince de la paix, nous pouvons savoir que la guerre, 
et la préparation à la guerre n’apporteront pas la paix. 

•	Affamer quelqu’un n’apportera pas la paix. 
•	Bombarder quelqu’un n’apportera pas la paix. 
•	Tuer n’apportera pas la paix. 
•	Profiter économiquement de quelqu’un 

n’apportera pas la paix. 
•	Construire des murs n’apportera pas la paix.   

La guerre cause la destruction. Elle déchire 
le tissu de nos vies et de nos relations, et 
réduit en ruines les communautés, les pays 
et les espoirs et les rêves des peuples. 

Répondre à la violence par la violence nous fait devenir 
ce que nous ne voulons pas être. Nous voulons 
témoigner de la vie, pas de la mort. Nous voulons guérir 
les blessures, pas en infliger d’autres. Nous voulons 
construire des relations et réconcilier ceux qui sont 

divisés, pas creuser les fossés et les séparations entre 
nous, y compris avec ceux qui sont différents de nous. 
Nous voulons la paix, pas plus de violence et de guerre. 

Nous appelons nos frères et sœurs qui se trouvent en 
première ligne des guerres à faire le geste courageux 
et à s’engager à déposer les armes afin d’avoir les 
mains libres pouvoir embrasser et être embrassés. 

Nous appelons ceux qui sont différents de nous, 
ceux qui se trouvent de l’autre côté d’une barrière 
culturelle, nationale ou idéologique, à avoir le courage 
d’aimer : à refuser de voir des ennemis, mais plutôt 
des enfants bien-aimés de Dieu et d’éventuels amis. 

Nous appelons ceux qui occupent des postes de 
responsabilité politique à ouvrir leur cœur, leur esprit 
et leur imagination à la créativité, et non à la rigidité et 
à l’obstination, afin de surmonter les différences par 
le dialogue plutôt que par la domination et la division. 
Nous vous invitons à vous affranchir et à affranchir les 
autres de l’emprisonnement créé par cette séparation. 

Nous appelons chacun de nous et tous nos frères 
et sœurs à reconnaître que l’idéologie nationaliste 
et la division ne peuvent apporter ni sécurité ni 
sérénité. La sécurité et la sérénité ne peuvent exister 
que lorsque nous cultivons des relations avec nos 
prochains et nos frères et sœurs du monde entier. 
Nous appelons donc tous nos frères et sœurs à travers 
le monde à faire preuve d’hospitalité les uns envers 
les autres, afin que la vie soit offerte et reçue, tant 
par celui qui reçoit que par celui qui offre l’hospitalité. 
L’hospitalité est une attitude qui donne la vie. 

Travaillons et consacrons-nous à la paix qui n’est 
possible que lorsque nous nous recherchons et que 
nous nous embrassons les uns les autres, afin que la 
justice et la paix s’embrassent, renversant ainsi les 
causes profondes qui sont à l’origine des conflits ! Voilà 
la paix porteuse de vie de Jésus ; voilà la paix du Christ ! 

Puissions-nous témoigner de la paix du 
Christ dans et pour notre monde. 

—Andrew G. Suderman est secrétaire de la Commission 
Paix. Il vit à Harrisonburg, en Virginie (États-Unis). 



5

Dimanche 
de la Paix

mwc-cmm.org

Lettre pastorale sur la guerre au Moyen-Orient        

Sœurs et frères bien-aimés  

La récente escalade de la guerre au Moyen-Orient 
est source de crainte et de chagrin pour notre famille 
anabaptiste à travers le monde. Pour certains, il 
s’agit d’une nouvelle réalité, pour d’autres, cela 
ajoute au fardeau de la violence subie depuis des 
années, voire des décennies, dans le cadre de conflits 
locaux. Nous voyons tous ceux qui sont écrasés 
sous les intrigues des puissants ; nous pleurons 
et nous demandons à Dieu d’être miséricordieux 
envers eux. Nous condamnons toute justification de 
la guerre qui serait attribuée à la volonté de Dieu. 

Nous voulons que nos prières nous poussent à agir. 
Et nous voulons que nos actions soient nos prières. 

Notre allégeance n’est pas à des présidents ou 
à des rois, mais au Prince de la Paix. En tant 
que membres d’une Église historique de paix — 
c’est-à-dire une Église vouée à la paix — nous 
suivons Jésus, le Prince de la Paix, qui nous 
appelle à un amour radical de nos ennemis. 

 Cet amour entraîne nos cœurs à voir Dieu dans 
« l’autre » humain, qu’il soit ennemi ou ami. 

Cet amour nous donne le courage 
de rechercher la justice. 

Cet amour nous appelle à rechercher des relations 
justes entre les personnes, au niveau des organisations, 
entre les États et les peuples, et avec le reste de la 
création — tant d’entités qui souffrent lors de conflits. 

La puissance de l’amour du Christ nous mobilise 
non pas vers un orgueil qui défend les nations ou 
la pureté idéologique, mais vers la compassion 
pour ceux qui souffrent, indépendamment de leur 
identité nationale ou de leur affiliation politique. 

Les enseignements de Jésus nous rappellent que 
l’ennemi n’est pas l’autre, mais notre propre instinct 
qui nous pousse à ériger des barrières et à devenir 
victimes de l’hostilité elle-même. Nous prions pour 
que, tandis que nous trouvons le courage d’aimer, la 
puissance transformatrice de Dieu brise les cycles 
de violence qui divisent, oppriment et tuent. 

La justice doit accompagner la paix. En effet, la paix 
ne peut exister que lorsque la justice réparatrice, 
axée sur la recherche de la vérité et la réparation, 
est incarnée. Nous confessons notre échec à 

rechercher une paix juste. Nous demandons au 
Saint-Esprit de nous enseigner l’humilité et de 
nous donner le courage d’aimer. Nous demandons 
la sagesse de reconnaître et de dire la vérité avec 
une clarté prophétique et un amour désintéressé. 
Nous demandons l’audace de faire face à l’injustice, 
même si cela peut nous mettre en danger. 

Nous sommes déterminés à nous exprimer, que ce soit 
auprès des gouvernements ou de nos concitoyens, 
pour remettre en question le soutien inconditionnel 
apporté aux sources de violence et de mort. 

En tant que communion anabaptiste mondiale, 
nous renonçons à la violence, comme Jésus 
l’a fait. En tant que disciples de Jésus, nous 
nous engageons à transformer les systèmes 
injustes par la non-violence active. 

Nous appelons les États à cesser d’investir 
dans la guerre et à s’engager dans le difficile 
travail de recherche de la paix — une paix qui ne 
passe pas par les armes, les missiles ou la force 
violente — afin que tous puissent s’épanouir. 

Nos paroles semblent modestes et 
insuffisantes face à la crise, et pourtant, 
nous réaffirmons notre conviction que  

« L’Esprit de Jésus nous rend capables de faire 
confiance à Dieu dans tous les domaines de la vie, de 
sorte que nous devenons artisans de paix renonçant 
à la violence, en aimant nos ennemis, en recherchant 
la justice et en partageant nos biens avec ceux qui 
sont dans le besoin. » — Conviction commune 5 

Seigneur, entends notre appel à l’aide et aie pitié.  
Dans le nom de Jésus,  
Henk Stenvers  
Président, Conférence Mennonite Mondiale 

Bénédiction         

Une bénédiction pour ce que l’on traverse.   

Dans ton attente 
Que Dieu te donne la joie 

Dans la grâce incomparable 
Que Dieu te porte 

Dans les difficultés 
Que Dieu te donne la paix. 

Va, enveloppé dans l’amour de Dieu si 
surprenant, si fou et si humble. 



6

Dimanche 
de la Paix

mwc-cmm.org

Redessiner nos relations de proximité 

Prédication Matthieu 22. 34–40   
Andrés Pacheco Lozano    

« Voisine », « Voisin ». C’est comme ça qu’on appelle 
certaines personnes de notre entourage à Bogotá 
(Colombie). Que ce soient les personnes qui vivent 
dans notre immeuble ou dans une maison proche 
de la nôtre, ou bien celles que nous croisons à 
l’épicerie ou dans d’autres espaces communs ou 
publics du quartier. Parfois il s’agit de quelqu’un que 
nous connaissons bien et parfois de quelqu’un dont 
nous ignorons même le prénom. Mais en l’appelant 
« voisine » ou « voisin », nous instaurons plus de 
convivialité. C’est une façon de réduire la distance 
entre nous, l’inconnu et même de réduire la possibilité 
du conflit qui peut naitre de la rencontre avec une  
autre personne.  

Voisin/voisine est un terme qui dénote la proximité. 
En anglais, c’est ce terme de voisin/voisine, neighbour, 
qui apparaît dans Matthieu 22. 34–40. Alors qu’en 
espagnol et en français, c’est le terme « prochain » qui 
est couramment utilisé dans ce passage biblique. Bien 
que le mot « prochain » vienne du terme proximité, 
celui qui est proche ou à côté, il semble parfois trop 
abstrait ou déconnecté de notre vie quotidienne. Le 

mot « prochain » est couramment utilisé lorsque nous 
faisons référence à un passage biblique ou lorsque 
nous cherchons à rendre compte des implications 
éthiques de notre foi chrétienne, et non lorsque nous 
faisons référence à d’autres personnes de notre vie 
quotidienne. Que se passerait-il si nous mettions 
l’accent sur la proximité, la convivialité et le quotidien, 
induits par l’usage du mot voisin/voisine (comme c’est 
le cas à Bogotá) pour relire les implications de ce 
passage biblique ? 

Ce texte de Matthieu est très connu. À première vue, 
il semble très clair et catégorique. Et pourtant, on peut 
relever différents aspects de ce que dit Jésus. 

L’un des points forts du texte peut être de souligner 
l’interconnexion entre la dimension « verticale » et 
la dimension « horizontale » de la foi, entre l’amour 
de Dieu et l’amour des autres êtres humains, 
respectivement. Dans son commentaire biblique sur 
ce passage de Matthieu, Richard B. Gardner (1991)1 
soutient que les principes présentés par Jésus ne 
sont pas nécessairement nouveaux. L’amour de Dieu 
de tout son cœur, de toute son âme et de tout son 
esprit se trouve déjà dans Deutéronome 6. 5. Quant à 
l’amour du prochain comme soi-même, on le retrouve 
dans Lévitique 19. 182. Ce qui rend la réponse de 
Jésus si particulière, c’est l’interdépendance entre ces 
deux commandements. Il est impossible de séparer 
la dimension verticale de la dimension horizontale de 
notre foi. 

La réponse de Jésus dans Matthieu 22 peut 
également servir de clé de lecture biblique. Elle nous 
sert de prisme pour nous aider à discerner les textes, 
les lois et les commandements qui peuvent être 
contradictoires ou ambivalents. Gardner3 rapporte que, 
selon la tradition rabbinique datant du IIe siècle, la 
Torah contient environ 613 lois (365 interdictions et 248 
commandements)4. Le fait que Jésus place l’amour de 
Dieu et du prochain comme les commandements les 
plus importants fait que toutes ces nombreuses lois et 
règles sont subordonnées ou doivent être lues à travers 
ce prisme de l’amour de Dieu et du prochain. 

Texte pour la prédication

L’église membre du CMM, Iglesia Evangélica Menonita del Perú, a 
organisé « Celebrar, equipar, adorar » à Cusco, au Pérou, du 18 au 22 
janvier 2025, afin de célébrer les 500 ans de l’anabaptisme. 

An
dr

ew
 B

od
de

n



7

Dimanche 
de la Paix

mwc-cmm.org

Bien que cette lecture soit importante, ce passage de 
Matthieu 22. 34–40 reste un texte dont l’interprétation 
n’est pas terminée. Notre monde nous oblige 
constamment à réinterpréter ce que signifie aimer Dieu 
et aimer son prochain. Cela est particulièrement vrai 
à une époque où l’urgence climatique, l’élection de 
gouvernements de droite, la résurgence des sentiments 
xénophobes, la violence dans nos sociétés, les guerres 
et les génocides dans notre monde sont devenus des 
réalités auxquelles nous devons faire face chaque jour. 
_______ 

Désolé, voisine ! Désolé, voisin !  
Suivant la logique qui consiste à désigner les autres 
personnes comme voisins/voisines à Bogotá, il est 
courant d’utiliser l’expression « ¡ Qué pena vecina ! » 
(littéralement : j’ai honte, voisine !) lorsque nous 
voulons demander quelque chose, lorsque nous  
avons besoin de l’aide d’une autre personne ou pour 
nous excuser. 

Nous vivons dans un monde où nos relations de 
proximité et de voisinage ont été profondément 
perturbées et violentées. Nous sommes souvent 
complices de ces attaques. C’est pourquoi nous 
devons examiner attentivement comment nous 
avons transgressé nos relations de proximité, de 
« voisinage ». Peut-être devons-nous confesser : 
pardon voisine, pardon voisin. 

Nous vivons à une époque où il est devenu normal 
de se méfier de ceux qui nous entourent, soit parce 
qu’ils ont un passé différent, soit parce qu’ils sont 
migrants, déplacés ou marginalisés. Peu importe 
qu’ils vivent près de chez nous, qu’ils fassent partie 
de notre société ou qu’ils viennent d’un endroit, d’un 
pays ou d’une région voisine, nous ne le considérons 
pas comme des « voisins », mais comme des 
personnes « étrangères », « hostiles », voire comme 
des « ennemis » ou des « criminels ». De nombreuses 
guerres dans notre histoire et dans notre monde actuel 
ont été ou sont menées entre voisins. 

Notre proximité avec la nature a également été 
gravement affectée. Nous avons transformé des 
relations d’interdépendance en relations de domination 
et de contrôle. Nous considérons la nature simplement 

comme une « ressource » qui peut être exploitée et 
capitalisée. Le changement climatique est l’un des 
signes des dommages que nous avons causés et que 
nous continuons à causer en tant qu’êtres humains. 
Notre relation avec notre espace vital, avec la terre et 
les eaux, a été fatalement blessée. 

Pardon, chère voisine, pardon, cher voisin... 
Dans ce contexte conflictuel, quand le légiste 
demande à Jésus quel est le commandement le plus 
important, la question prend une importance toute 
particulière. Comment trouver des repères et des 
points de référence dans notre foi pour faire face 
à ces distorsions ? Quelles sont les lois que nous 
devons respecter ? Que faire si, en tant qu’humanité, 
nous disposons de cadres juridiques tels que le 
droit international et les droits humains, mais que 
les gouvernements et les pouvoirs économiques et 
politiques décident de les ignorer en toute impunité ? 
Que faire si les mesures que nous prenons pour limiter 
notre impact sur l’environnement sont annulées par les 
gouvernements en place ? 

Comme à l’époque de Jésus, le dilemme ne réside 
pas seulement dans le fait qu’il existe des milliers de 
lois et de cadres éthiques de référence aujourd’hui. 
Le dilemme est exacerbé par l’existence de réalités 
d’oppression et de violence qui rendent encore plus 
urgente la nécessité de trouver des points de repère, 
de renouer avec les éléments centraux de notre foi afin 
de discerner comment agir. 

Inondations dans les rues de Piura, au Pérou, après de fortes pluies. 
Le changement climatique nous invite à aimer nos voisins. 

He
nk

 S
te

nv
er

s



8

Dimanche 
de la Paix

mwc-cmm.org

« Bonjour chère voisine », « bonjour cher voisin ». 
Lorsque je parle des particularités de Bogotá 
(Colombie) à des personnes qui n’y sont jamais allé, 
je pense souvent à la façon dont on salue les autres 
en disant « bonjour chère voisine » ou « bonjour cher 
voisin ». Il me faut généralement quelques minutes 
(et quelques exemples) pour expliquer à quoi cela 
ressemble et ce que cela signifie. Entre deux rires, je 
ne suis jamais sûr d’avoir bien expliqué l’utilisation 
des termes « voisine/voisin » pour désigner d’autres 
personnes, même si celles-ci ne vivent pas près de 
chez moi ! En relisant le passage biblique sur l’amour 
de Dieu et de ceux qui sont proches (racine du mot 
« prochain » en espagnol et en français), j’essaie de 
réfléchir consciemment à certaines nuances possibles 
de ce commandement lorsqu’il est lu à travers le terme 
voisine/voisin (racine du mot dans le texte en anglais) 
et à la façon dont nous l’utilisons dans notre quotidien 
à Bogotá. En ce sens, la réponse de Jésus est une 
invitation à repenser nos relations de proximité. 

Dans un monde où les barrières visibles et invisibles 
de ségrégation abondent, un monde où l’on est 
encouragés à utiliser les populations marginalisées 

comme boucs émissaires pour expliquer les problèmes 
d’une communauté ou d’un pays, dans un monde où 
l’on est incités à considérer l’autre comme un ennemi ; 
dans ce contexte, appeler quelqu’un voisin et interagir
avec lui en tant que tel, avec la chaleur et l’intimité que 
cette expression dénote, est à contre-courant. C’est 
aller à l’encontre du statu quo. 

Appeler quelqu’un voisin ou voisine peut sembler 
superficiel, c’est peut-être juste un code social ou 
simplement une expression à laquelle nous sommes 
habitués à Bogotá. Et pourtant, en désignant une 
autre personne comme voisine, nous créons un lien 
de proximité. Un lien qui n’existait pas nécessairement 
auparavant. Il est alors plus difficile de la considérer 
comme une étrangère ou une ennemie. 

Les relations de distance ou de proximité avec les 
autres ne sont ni statiques ni rigides. Elles peuvent 
changer, et ce de manière surprenante. Même des 
personnes que l’on considère comme étrangères ou 
ennemies peuvent devenir voisines. La parabole du 
bon Samaritain (Luc 10. 25–37), dans laquelle Jésus 
illustre qui est son prochain, en est un bon exemple. 
Les Samaritains et les Juifs n’entretenaient pas les 
meilleures relations à l’époque de Jésus. Et pourtant, 
Jésus identifie le Samaritain, qui était sûrement 
considéré comme un étranger (voire un ennemi), 
comme étant la meilleure illustration de son prochain.   

Je pense que la réponse de Jésus nous appelle 
justement à cela : à redessiner nos relations d’amour 
et de proximité. Il y a toujours d’autres personnes 
que nous pouvons considérer comme nos voisins et 
voisines. Si nous partons du principe que c’est dans 
l’amour de notre voisin/voisine que notre amour pour 
Dieu se manifeste, nous devons toujours chercher 
à enrichir et à nourrir la façon dont nous vivons et 
exprimons cet amour. Aussi complexe que cela puisse 
être, chaque nouveau jour, chaque nouveau contexte 
et chaque nouvelle réalité dans lesquels nous vivons 
avec les autres est une nouvelle occasion de façonner 
et d’incarner cet amour pour Dieu. 
_______ 

Les membres de la Comunidad Cristiana Menonita de Girardot, en 
Colombie, partagent du pain avec leurs prochains et leurs voisins 
lors du Pan y Paz, le « dimanche du pain et de la paix ». 

Co
m

un
id

ad
 C

ris
tia

na
 M

en
on

ita
 d

e 
Gi

ra
rd

ot

_______



9

Dimanche 
de la Paix

mwc-cmm.org

En quoi puis-je vous aider, chère voisine ? En quoi 
puis-je vous aider, cher voisin ? 
À Bogotá, il est courant que les vendeurs des 
commerces demandent « En quoi puis-je vous aider, 
chère voisine/cher voisin ? » aux personnes qui entrent 
dans le magasin ou qui semblent chercher quelque 
chose qu’elles ne trouvent pas. Ce qui m’interpelle 
dans cette question, ce n’est pas seulement le fait 
qu’ils nous appellent « voisin/voisine », mais aussi 
qu’ils nous proposent leur aide. Dans le monde dans 
lequel nous vivons, nous nous sentons parfois attristés 
de ce qui arrive à d’autres ailleurs, à ce qui arrive 
à nos voisines et voisins. Mais souvent aussi nous 
choisissions de compatir à leur situation à distance, 
tant que cela n’affecte pas notre propre confort. 

Si nous partons du principe que l’amour du prochain 
est l’espace dans lequel nous pouvons exprimer et 
concrétiser notre amour pour Dieu, l’invitation à aimer 
notre prochain est un appel à agir en solidarité, en 
discernant ce que nous pouvons faire et comment 
nous pouvons aider. L’amour du prochain n’est 
pas seulement une question de paroles, mais aussi 
d’actions. Il ne s’agit pas d’avoir toujours les réponses 
ou les solutions aux problèmes. Il ne s’agit pas non 
plus de décider à la place des autres ce qu’ils doivent 
faire. Agir dans la solidarité, c’est s’engager à marcher 
avec les autres, à les écouter et à discerner avec eux 
ce qu’il faut faire, au-delà d’un simple like sur une 
publication Instagram ou du partage d’une  
vidéo TikTok. 

Parfois, la solidarité peut s’exprimer à travers 
l’engagement militant ou la participation à des 
manifestations et des protestations non violentes. 
D’autres fois, elle peut s’exprimer en reconnaissant 
et en confrontant nos privilèges, et en devenant des 
alliés pour les communautés qui mènent d’autre 
luttes. Parfois aussi, la solidarité peut se traduire par la 
création d’espaces sûrs et d’espaces d’encouragement 
(brave spaces) pour affronter les différentes formes 
de violence subies par beaucoup. L’idée n’est pas de 

dresser une liste de toutes les formes de solidarité 
possibles. Ces exemples sont simplement des 
illustrations de comment la solidarité implique d’aller 
au-delà des mots ou de la sympathie. 

Être voisins implique également une série de 
responsabilités et d’attentions. Souvent, c’est 
précisément dans les relations de proximité que la 
violence se manifeste avec le plus d’acuité. On ne 
parle pas toujours de ces formes de violence. Et 
souvent, on fait taire les voix qui cherchent à les rendre 
explicites. La violence sexiste, la violence sexuelle, la 
violence dite « domestique », entre autres, montrent 
que la proximité en tant que telle n’est pas garante de 
relations saines ou équitables. Ce sont là des exemples 
de la manière dont le péché de la violence et les 
dommages profonds qu’elle cause peuvent s’exprimer 
dans les relations de proximité. Parler de l’amour du 
prochain comme expression de l’amour de Dieu nous 
rappelle l’incroyable responsabilité que nous avons 
envers l’épanouissement des autres. Ainsi, considérer 
l’autre comme un voisin n’est pas seulement une 
manière d’exprimer de la chaleur humaine, mais cela 
implique également de s’engager à être responsable de 
son bien-être et de prendre soin de lui. 

Une fois encore, c’est dans l’amour de notre voisine, 
voisin, de notre prochaine, prochain, que nous 
incarnons notre amour pour Dieu. 

Le rassemblement annuel de l’IMCOL en Colombie organise une 
offrande pour l’Église en R.D. Congo. 

Pa
bl

o 
St

uc
ky



10

Dimanche 
de la Paix

mwc-cmm.org

Alors que nous commémorons cette année les 500 
ans de l’anabaptisme, et que le thème retenu pour 
cet événement important est « Le courage d’aimer », 
il est essentiel de revenir sur les implications et les 
responsabilités de l’amour de Dieu et du prochain 
aujourd’hui. Dans un monde où la mort et le désespoir 
semblent dominer, que la voix de Jésus nous rappelle 
ce qui doit être au centre de notre compréhension et 
de notre pratique de la foi. Que nous prenions le temps 
de réfléchir à ceux que nous considérons comme nos 
voisins et à ceux qui nous considèrent comme tels. 
Que ce soit un temps qui nous invite à avoir le courage 
d’aimer, de créer de nouveaux liens et de nouvelles 
relations de proximité avec d’autres personnes, même 
celles que nous percevons comme improbables, 
voire impossibles. Que ce soit également un moment 
propice à de nouveaux départs, à la prise de nouveaux 
engagements à agir en solidarité avec les autres, en 
recherchant leur bien-être. Et que notre Dieu d’amour, 
qui nous aime tant et qui nous invite à l’aimer dans nos 
relations avec les autres, avec notre monde, continue 
à nous mettre au défi, à nous inspirer et à nous guider 
sur cette voie. 

Amen.

—Andrés Pacheco Lozano est président de la 
Commission Paix. Originaire de Colombie, il vit à 
Amsterdam, aux Pays-Bas. Cette ressource est 
adaptée d’un sermon qu’il a prononcé à l’Iglesia 
Cristiana Menonita De Teusaquillo à Bogota,  
en Colombie.

Les délégués des YAB (représentants de leur conférence nationale 
membre) montrent leurs drapeaux à la fin de leurs réunions en 
Allemagne en mai 2025. 

Irm
a 

Su
lis

ty
or

in
i_______

_______________________________

1 Gardner, Richard B. (1991). Believers Church Bible 
Commentary: Matthew. Herald Press.  
2 Gardner, 1991, p. 425. 
3 Ibid., 430. 
4 Ibid., 425.



11

Dimanche 
de la Paix

mwc-cmm.org

Que signifie être une Église de paix ?  

Un témoignage de l’Église au Myanmar   
Que signifie être une Église historique de paix – ou 
plutôt une Église engagée dans l’œuvre de paix  
du Christ ? 

C’est la question à laquelle est confrontée l’Église 
mennonite du Myanmar, alors que le pays continue 
d’être déchiré par un conflit qui touche une grande 
partie de la population. 

Il y a quelques années, l’armée a renversé le 
gouvernement démocratiquement élu et installé 
un président et une administration nommés par les 
militaires. Les violations des droits de l’homme se 
sont multipliées, en particulier lorsque le nouveau 
gouvernement soutenu par l’armée (la junte) a 
réprimé tout mouvement dissident, tentant d’éliminer 
l’opposition. Cela a donné lieu à des attaques et des 
meurtres à grande échelle, à des détentions arbitraires, 
au déplacement de populations, à la restriction de la 
liberté d’expression et de réunion. Cette situation a 
créé un climat d’angoisse au sein des communautés 
qui se réunissent pour le culte, entre autres. La junte a 
également instauré le service militaire obligatoire. 

Quel est le rôle de l’Église dans un tel contexte ? Que 
signifie être engagé dans l’œuvre de paix du Christ au 
milieu de cette réalité ?   

Une église de paix au milieu de la guerre    
Ce sont des questions que se posent les membres 
de l’Église missionnaire biblique mennonite (Bible 
Missionary Church, BMC) au Myanmar. 

La BMC a contacté la Conférence Mennonite 
Mondiale (CMM), dont elle est membre, pour demander 
de l’aide. Elle se demandait s’il serait possible que la 
CMM envoie une délégation en visite de solidarité afin 
d’explorer ces questions ensemble. 

Du 25 au 29 novembre 2024, une délégation de la 
CMM s’est rendue en Thaïlande pour passer du temps 
avec nos frères et sœurs du Myanmar. Il a été décidé 
qu’il serait préférable de se réunir en Thaïlande, car une 
réunion au Myanmar aurait pu présenter un risque pour 
les responsables du Myanmar. (La junte surveille de 
près qui se réunit avec qui.) 

La délégation était composée de César García 
(Colombie), Secrétaire General de la CMM ; Tigist 
Tesfaye (Ethiopie), Secrétaire de la Commission  
Diacres ; Andres Pacheco Lozano (Colombie/Pays-
Bas), Président de la Commission Paix ; Andrew 
Suderman (Canada/États-Unis), Secrétaire de la 
Commission Paix ; et Agus Mayanto (Indonésie), 
Représentant régional de la CMM pour l’Asie du 
Sud-Est. Norm Dyck (MC Canada) faisait également 
partie de cette délégation en raison des relations de 
longue date entre MC Canada et l’Église mennonite 
du Myanmar.  

Origine et histoire du mouvement anabaptiste  
Les responsables de la BMC ont demandé à avoir 
un temps pour approfondir l’histoire et l’origine du 
mouvement anabaptiste. César García a animé ces 
sessions tous les matins. 

Les pasteurs souhaitaient également explorer ce que 
la Bible enseigne au sujet de la paix. Andrés Pacheco 
Lozano et Andrew Suderman ont animé des sessions 
le matin et l’après-midi afin d’explorer l’histoire biblique 
et ses liens avec la paix et la justice. Une partie de 

Témoignage

Amos Chin, président de l’église mennonite Bible Missionary Church, 
baptise Susu Lin au Myanmar. 

Am
os

 C
hi

n



12

Dimanche 
de la Paix

mwc-cmm.org

ce temps a ensuite été consacrée à discuter des 
observations de nos frères et sœurs du Myanmar sur 
la paix d’un point de vue biblique et de ce que cela 
pourrait signifier dans le contexte du Myanmar. 

Andres Pacheco Lozano et Andrew Suderman ont 
également partagé des témoignages d’autres Églises et 
de leurs luttes pour la paix et la justice, comme l’Église 
mennonite en Colombie et en Corée du Sud, ainsi que 
d’autres luttes (par exemple, l’apartheid en Afrique 
du Sud). 

Tigist Tesfaye a animé un temps de prière pour 
chacun des responsables présents et pour les 
assemblées dans lesquelles ils exercent leur ministère. 

Ce fut un moment intense, mais merveilleux, passé 
ensemble. 

  

Des visions du shalom  
Cela a été difficile, car tout le groupe a dû faire face au 
traumatisme que beaucoup de pasteurs du Myanmar 
ont vécu et continuent de vivre. 

Un pasteur, par exemple, a raconté comment, deux 
jours avant son arrivée à cette réunion, l’église d’un ami 
pasteur avait été détruite. 

De même, lorsque nous avons exploré les visions 
du shalom, et après avoir passé un certain temps à 
réfléchir et à discuter du pouvoir de l’imagination, un 
pasteur a demandé : « Mais que se passe-t-il si nous 
ne pouvons pas ou ne savons pas quoi imaginer ? » 
C’était déchirant ! 

Et pourtant, à la fin de notre temps ensemble, après 

beaucoup de prière, d’apprentissage, d’exploration, 
de lecture de la Bible et de réflexion, ce même pasteur 
a commencé à mettre en évidence des mesures 
concrètes, notamment une prière qu’ils sont en train de 
rédiger pour aider notre communion mondiale à prier 
pour eux alors qu’ils continuent à témoigner de la paix 
du Christ dans leur contexte. 

Cependant, le chemin est encore long.  
La luta continua. 

Que Dieu continue d’être avec eux. Et puissions-nous 
apprendre comment être solidaires avec eux et leur 
lutte pour la paix.  

—Andrew G. Suderman est secrétaire de la 
Commission Paix. Il vit à Harrisonburg, en Virginie 
(États-Unis).  

Andrés Pacheco Lozano partage des témoignages sur les luttes pour 
la paix en Colombie avec les dirigeants du Myanmar lors de la visite 
de la délégation de la Commission Diacres. 

Ag
us

 M
ay

an
to



13

Dimanche 
de la Paix

mwc-cmm.org

À propos du chant

“We want peace”
youtu.be/7KzDDlSnBRw

« We Want Peace » (« Nous voulons la paix ») n’est pas 
seulement le titre d’une chanson. C’est un appel. Une 
prière. Et une mission. Nous avons écrit cette chanson 
parce que nous ne croyons pas que la violence 
puisse être la solution à nos problèmes. « La guerre 
est contraire à la volonté de Dieu », écrivait le Conseil 
œcuménique des Églises en 1948 après la fin de la 
Seconde Guerre mondiale. Nous pensons que nous 
devons plus que jamais nous souvenir de ce message, 
en particulier nous, les mennonites, qui sommes issus 
d’une tradition d’Églises de paix, et nos voix sont 
aujourd’hui nécessaires. 

Cette chanson en trois langues exprime un 
peu l’identité internationale de la communauté 
mennonite mondiale. L’interpréter avec une grande 
chorale internationale de plus de 80 chanteurs 
dans la Grossmünster de Zurich à l’occasion du 
500e anniversaire de l’anabaptisme a été une 
expérience profondément émouvante et fondatrice 
pour nous, auteurs-compositeurs. 

Les paroles (en allemand et en français) disent : 

Il est temps de se relever, de voir l’avenir avec 
espérance, 
D’aller les uns vers les autres, d’abaisser l’épée 
devant l’ennemi. 
Mets-toi en chemin, emmène la bonté avec toi, 
Engage-toi pour la paix 

Une réflexion plus approfondie sur cette chanson est 
disponible sur notre blog en allemand : 

songsofpeace.ch/blog/wewantpeace

Scannez ici pour obtenir les paroles, les 
accords et la partition SATB. 

Musique et paroles : Dennis Thielmann  
© 2021/Traduction française :  
Marie-Noëlle Yoder  

Arr : Dennis Thielmann & Karin Franz © 2025 

songsofpeace.ch 

Autorisation accordée aux églises membres de la 
CMM pour une utilisation dans les assemblées lors du 
Dimanche de la Paix et du Dimanche de la Fraternité 
Anabaptiste Mondiale. 

Pour obtenir l’autorisation d’une utilisation continue 
ou dans le cadre de rassemblements plus importants, 
veuillez consulter songsofpeace.ch/songs/
wewantpeace ou contacter info@songsofpeace.ch

Songs of Peace, un projet musical multilingue suisse, a représenté 
l’Europe en tant que chorale internationale à Zurich avec un 
ensemble de chanteurs et de musiciens. 

Co
nf

ér
en

ce
 M

en
no

ni
te

 M
on

di
al

e 

https://youtu.be/7KzDDlSnBRw
https://www.songsofpeace.ch/blog/wewantpeace
https://www.songsofpeace.ch/
https://www.songsofpeace.ch/songs/wewantpeace
https://www.songsofpeace.ch/songs/wewantpeace
mailto:info%40songsofpeace.ch?subject=


14

Dimanche 
de la Paix

mwc-cmm.org

“We will make no peace with oppression”/ 
« Nous ne serons jamais en paix avec l’oppression »
youtube.com/watch?v=L57GTkvU8qo

Résumé des paroles  

Ceux qui prennent l’épée périront par l’épée. Nous 
nous opposerons à la violence sous toutes ses formes. 

Nous irons dans la rue (« pas de justice, pas de paix »). 
Encore et encore, avec notre prochain jusqu’à ce que 
nous soyons tous libres. 

Nous ne tournerons pas le dos à la douleur de nos 
frères, aux cris de nos sœurs, au chagrin de nos 
mères. Nous ne tournerons pas le dos aux politiciens 
destructeurs, aux prisons surpeuplées, à la corruption 
dans nos systèmes. 

Dieu tout-puissant, aide-nous à ne pas avoir peur ; 
donne-nous ta force.

CCLI Song # 7158502 
Latifah Alattas | Liz Vice | Paul Zach 
© 2020 Integrity’s Alleluia! Music; Paul Zach Publishing; 
Porter’s Gate Publications 
For use solely with the SongSelect® Terms of Use.  
All rights reserved. www.ccli.com

We Will Make No Peace With Oppression · The Porter’s Gate
Justice Songs
℗ The Porter’s Gate, exclusively distributed by Integrity Music
Released on: 2020-09-04

Th
e 

Po
rte

r’s
 G

at
e 

Yo
ut

ub
e

https://youtube.com/watch?v=L57GTkvU8qo
https://songselect.ccli.com/about/termsofuse
https://www.ccli.com



